
Ks. Grzegorz Szamocki
Uniwersytet Gdański 
grzegorz.szamocki@ug.edu.pl 
ORCID: 00000-0002-8586-8284

TOLERANCJA A TOŻSAMOŚĆ W ŚWIETLE LB 12,1–15

DOI: http://dx.doi.org/10.12775/SPLP.2025.019

Streszczenie

Niniejsze studium prezentuje badania egzegetyczne tekstu Lb 12,1–15, stano-
wiącego zapis opowiadania o buncie Miriam i Aarona przeciw Mojżeszowi. Mają 
one wyjaśnić, dlaczego do sformułowanego przez Miriam i Aarona zarzutu doty-
czącego poślubienia przez Mojżesza Kuszytki jest dołączone kwestionowanie jego 
wyjątkowej relacji z Bogiem, i w kontekście tych dociekań naświetlić kwestię 
dostrzeganego w tekście zagadnienia tolerancji – jej aspektu i kryterium. Analiza 
literacka i historyczno-krytyczna tekstu, uwzględniająca jego powiązania inter-
tekstualne, sugeruje identyfikację w perykopie dwóch połączonych ze sobą opo-
wiadań. Pierwsze i wcześniejsze – o podważaniu nieporównywalnego autorytetu 
Mojżesza – można łączyć z redakcją Pięcioksięgu (RedPent), a drugie – o zarzu-
caniu mu małżeństwa z cudzoziemką – z późniejszą rewizją uniwersalizującą 
(RewU). Obydwa etapy opracowania tekstu miałyby miejsce w późnym okresie 
perskim (V–IV w. przed Chr.), a ich ważnym elementem motywacyjnym byłaby 
troska o tożsamość Izraela jako ludu Bożego, jako „prawdziwego Izraela”. Teza 
o dwóch następujących po sobie opracowaniach perykopy w Lb 12 pomaga 
uchwycić dynamikę procesu formowania się tekstów biblijnych. W tę dynamikę 
wpisuje się literackie wykorzystanie postaci Mojżesza jako wspólnego punktu 

ISSN 0239-4456 (print)
eISSN 2391-8713 (oline)

59(2025), s. 305–319

ROCZNIK DIECEZJI PELPLIŃSKIEJ



306

odniesienia i argumentacji dla postaw nietolerancji i tolerancji, której ostateczne 
kryterium stanowi Boże prawo i Boże działanie dla dobra człowieka.

Słowa kluczowe: Stary Testament, Lb 12, Mojżesz, bunt, tożsamość, tolerancja

TOLERANCE AND IDENTITY IN THE LIGHT OF NUMBERS 12:1–15

Abstract

This study presents exegetical analyses of Num 12:1–15, which records the 
account of the rebellion of Miriam and Aaron against Moses. Their aim is to explain 
why the accusation formulated by Miriam and Aaron concerning Moses’ marriage 
to the Cushite woman is accompanied by a challenge to his unique relationship 
with God, and, in the context of this inquiry, to shed light on the issue of tolerance 
discernible in the text – its aspect and criterion. A literary and historical-critical 
analysis of the passage, taking into account its intertextual connections, suggests 
the identification of two interconnected narratives within the pericope. The first 
and earlier one – concerning the undermining of Moses’ incomparable authority – 
may be associated with the redaction of the Pentateuch (RedPent), while the second 
– accusing him of marrying a foreign woman – may be linked to a later universa-
lizing revision (RewU). Both stages in the development of the text would have 
taken place in the late Persian period (5th–4th century BC), and an important 
motivating factor behind them would have been the concern for the identity of 
Israel as the people of God, as the “true Israel”. The thesis of two successive ela-
borations of the pericope in Numbers 12 helps to grasp the dynamics of the process 
of forming biblical texts. This dynamic is reflected in the literary use of the figure 
of Moses as a common point of reference and argumentation for attitudes of into-
lerance and tolerance, the ultimate criterion of which is God’s law and God’s action 
for the good of man.

Keywords: Old Testament, Numbers 12, Moses, rebellion, identity, tolerance

Tekst Lb 12,1–15 prezentuje się jako opowiadanie o buncie Miriam i Aarona 
przeciwko Mojżeszowi, ich bratu i liderowi Izraelitów w czasie ich wędrówki 
z Egiptu do Ziemi Obiecanej. Jako powód buntu autor biblijny podaje najpierw 
poślubienie przez Mojżesza Kuszytki, czyli nie-Izraelitki, a następnie trudność 
w zaakceptowaniu wyjątkowego statusu Mojżesza w zakresie jego relacji z Bogiem 
oraz roli prorockiej i przywódczej. Na buntownicze wypowiedzi zareagował Bóg, 
który dobitnie potwierdził autorytet Mojżesza, a Miriam, jako inicjatorkę buntu, 

Ks. Grzegorz Szamocki



307

ukarał trądem. Na prośbę Aarona Mojżesz poprosił Boga, aby ją uzdrowił. Decy-
zją Boga Miriam musiała jednak pozostać poza obozem przez siedem dni. Nie 
potrafiła tolerować cudzoziemskiej żony Mojżesza i sama poniosła karę tymcza-
sowego wyłączenia ze społeczności.

W perykopie możemy odczytać pouczenie o ukaranym przez Boga braku tole-
rancji rozumianej jako akceptacja ról społecznych i odmiennych zachowań innych 
ludzi. Jest w tekście napięcie między tolerancją inności a troską o tożsamość ludu 
Bożego. Jest w nim wyrażona także estyma dla Mojżesza jako wyjątkowego lidera 
tej społeczności.

W związku z taką sytuacją można jednak postawić kilka pytań. Dlaczego autor 
biblijny przywołuje bunt z powodu poślubienia przez Mojżesza Kuszytki, a jed-
nocześnie nie wspomina o jego żonie Seforze, która była Madianitką? Czyżby 
problemem było to, że jedną porzucił, a poślubił drugą? Dlaczego do zarzutu 
dotyczącego poślubienia Kuszytki dołączono kwestionowanie autorytetu Mojże-
sza w zakresie jego bezpośredniej relacji z Bogiem? I wreszcie, o jaki aspekt 
tolerancji chodzi w naszym tekście (etniczny, społeczny, religijny) i dlaczego jej 
brak został ukarany przez Boga? Celem prezentowanego studium jest próba udzie-
lenia odpowiedzi przynajmniej na niektóre z tych pytań.

KONTEKST I KOMPOZYCJA LITERACKA LB 12,1–15

Z racji treściowych perykopę Lb 12,1-15 można łatwo wyodrębnić z kontekstu, 
opisującego zdarzenia związane z wędrówką Izraelitów od pustyni Synaj po stepy 
Moabu (Lb 10,11–22,1). Rozdział poprzedzający (Lb 11), w którym jest mowa 
o darze natchnienia prorockiego i darze przepiórek, kończy się uwagą, że lud 
opuścił Kibrot-Hattaawa – miejsce opisanych w tym rozdziale zdarzeń – i rozbił 
obóz w Chaserot. W Lb 12,16 znajduje się natomiast informacja, że lud wyruszył 
z Chaserot i rozbił obóz na pustyni Paran. W Lb 13 czytamy już o wysłaniu zwia-
dowców do Kanaanu. Tekst Lb 12 różni się zatem od sąsiednich rozdziałów 
miejscem opisanych zdarzeń, tematyką, a także bohaterami.

W samej perykopie można zasadniczo wyróżnić trzy części: oskarżenie 
(w. 1–2a), interwencję JHWH (w. 2a–9) oraz karę dla Miriam (w. 10–15). Zauwa-
żalne w tekście nierówności, powtórzenia i niespójności skłaniają jednak do 
podania w wątpliwość literackiej jedności perykopy1. W związku z tym egzegeci  
 

1	 Zob. np. P.J. Budd, Numbers (Word Biblical Commentary; 5), Nashville 1984,  
s. 133–135; H. Seebass, Numeri. 2. Teilband: Numeri 10,11–22,1 (Biblischer Kommen-
tar. Altes Testament; IV/2), Neukirchen-Vluyn 2003, s. 61.

Tolerancja a tożsamość w świetle Lb 12,1–15



308

mówią o dwóch splecionych z sobą opowiadaniach – o dwóch rodzajach buntu2, 
względnie o jednym opowiadaniu podstawowym, które później zostało zmodyfi-
kowane, rozwinięte i uzupełnione3. Najpierw w Lb 12,1 byłoby zatem wprowa-
dzenie do opowiadania o buncie Miriam i Aarona przeciwko Mojżeszowi z powodu 
poślubienia Kuszytki, a następnie w Lb 12,10–15 wzmianka o ukaraniu Miriam 
trądem, jej czasowym wyłączeniu ze wspólnoty oraz uzdrowieniu za wstawien-
nictwem Mojżesza. W drugim opowiadaniu – lub w rozszerzeniu pierwszego – 
w Lb 12,2–9 chodziłoby o kwestionowanie przez Miriam i Aarona wyjątkowej 
pozycji Mojżesza jako pośrednika JHWH, na co sam JHWH zareagował, potwier-
dzając autorytet Mojżesza4.

Kwestią dyskusyjną w tym kontekście pozostaje przynależność wersetu 
Lb 12,1 – czy stanowi on w całości wprowadzenie do jednego opowiadania, czy 
też w części wprowadzenie do pierwszego, a w części do drugiego – oraz wersetu 
Lb 12,10aα („A obłok odsunął się znad namiotu”).5

ANALIZA POSTACI, MOTYWÓW I KLUCZOWYCH WYRAŻEŃ

Pierwszą osobą wymienioną w narracji z imienia jest Miriam, siostra Mojżesza. 
Opis buntu przeciw Mojżeszowi zaczyna się od stwierdzenia: „I mówiła Miriam” 
(wattᵉdabbēr mirjām). Czasownik występuje w liczbie pojedynczej i rodzaju 
żeńskiego. Aaron jest wymieniony po Miriam jako solidaryzujący się z nią współ-
uczestnik. Miriam była inicjatorką i przywódczynią aktu sprzeciwu i jako taka 
poniosła największy ciężar kary w dalszej części narracji6.

2	 Np. J. Scharbert, Numeri (Neue Echter Bibel. Altes Testament; 27), Würzburg 1992, 
s. 51–52. E.W. Davies, Numbers (New Century Bible Commentary), Grand Rapids 
1995, s. 213–214.

3	 Tak np. J. Jeon, From the Reed Sea to Kadesh. A Redactional and Socio-Historical 
Study of the Pentateuchal Wilderness Narrative (Forschungen zum Alten Testament; 
159), Tübingen 2022, s. 210–211.

4	 Zob. E.W. Davies, Numbers, s. 114; T. Römer, Israel’s Sojourn in the Wilderness and 
the Construction of the Book of Numbers, w: Reflection and Refraction. Studies in 
Biblical Historiography in Honour of A. Graeme Auld (Supplements to Vetus Testa-
mentum; 113), red. R. Rezetko – T.H. Lim – W.B. Aucker, Leiden–Boston 2007, s. 434.

5	 W Lb 12,10aα niektórzy egzegeci widzą początek passusu o karze nałożonej na Miriam 
(12,10–15), inni zaś redakcyjny element zespolenia opowiadań. Od strony gramatycz-
nej występuje tu forma czasownikowa we … qatal, która następuje po dwóch formach 
wayyiqtol w Lb 12,11. Taka forma bywa jednak stosowana zamiast kolejnej formy 
wayyiqtol, aby wskazać, że dana czynność nie jest następująca, lecz równoczesna. Zob. 
np. P. Joüon – T. Muraoka, A Grammar of Biblical Hebrew (Subsidia Biblica; 14/1–14/2), 
Roma 1996, s. 391–392.

6	 Por. J. Scharbert, Numeri, s. 61; R.S. Briggs, Theological Hermeneutics and the Book 
of Numbers as Christian Scripture (Reading the Scriptures), Notre Dame 2018, s. 72; 

Ks. Grzegorz Szamocki



309

W Wj 15,20 Miriam jest określona jako „prorokini, siostra Aarona” (hannᵉbı̂ʾâ 
ʾᵃḥôt ʾahᵃrōn), natomiast Wj 7,1–2 podaje, że JHWH uczynił Aarona prorokiem 
(nābı̂ʾ) Mojżesza, przekazującym faraonowi słowa Mojżesza. Miriam jest wymie-
niona obok Mojżesza i Aarona również w Mi 6,4, gdzie Bóg przez Micheasza 
wspomina wybawienie Izraela z Egiptu i obdarzenie ludu natchnionym przywódz-
twem. Niektórzy badacze dostrzegają w tym wzmiankowaniu Miriam możliwość 
postrzegania jej jako reprezentantki proroctwa – jednej z centralnych, późniejszych 
instytucji Izraela – obok Tory reprezentowanej przez Mojżesza oraz kapłaństwa, 
które reprezentował Aaron7. Niezależnie od tej interpretacji, zarówno w Wj 15, 
jak i w Mi 6 Miriam jest przedstawiona pozytywnie jako ta, która wraz z Aaronem 
towarzyszy Mojżeszowi i wspiera go w prowadzeniu narodu izraelskiego. Zasadna 
jest także teza, że wzmianki o Miriam mogą odzwierciedlać nastroje społeczeństwa 
judzkiego okresu perskiego, kiedy to niektórzy Judejczycy, zawiedzeni męskimi 
przywódcami, którzy wcześniej doprowadzili do upadku monarchii i wygnania, 
zaczęli akcentować znaczenie kobiecych bohaterek8.

Miriam mówiła przeciw Mojżeszowi z powodu poślubienia przez niego 
Kuszytki. Kusz to kraina leżąca na południe od Egiptu, często identyfikowana jako 
Etiopia9. Przekład grecki Septuaginty oddaje hebrajskie kušı̂t (Kuszytka) przez 
Aithiopissa czyli „Etiopka”. Ta grecka nazwa etymologicznie oznacza „kobietę 
o spalonej twarzy” (od aithō – „palić”, „spalać”, ōps – „twarz”), czyli o ciemnej 
skórze. Ciemna karnacja ludzi tamtego regionu była przysłowiowa (Iz 18,2; 
Jr 13,23)10. Poza Lb 12,1 Stary Testament nigdzie nie wspomina o związku Moj-
żesza z etiopską kobietą. Legendarna tradycja o małżeństwie Mojżesza z etiopską 
książniczką jest jednak znana w źródłach późniejszych, takich jak Antiquitates 

J. Jeon, From the Reed Sea, s. 211; T. Stanek, Księga Liczb (Nowy Komentarz Biblijny. 
Stary Testament; 4), Częstochowa 2024, s. 243.

7	 Zob. R. Kessler, Micha (Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament), 
Freiburg 2000, s. 264–265; B.M. Zapff, Micha (Internationaler Exegetischer Kommen-
tar zum Alten Testament), Stuttgart 2020, s. 199.

8	 Zob. np. J.C.D. Moor, Micah (Historical Commentary on the Old Testament), Leuven 
2020, s. 287–288; G. Szamocki, Inkluzywizm i uniwersalizm w biblijnej historii począt-
ków Izraela. Studium literacko-historyczne i teologiczne, Pelplin 2024, s. 153.

9	 Tak np. R.B. Allen, Numbers, w: Numbers-Ruth (The Expositor’s Bible Commentary 
Revised Edition; 2), red. T. Longman IIII – D.E. Garland, Grand Rapids 2012, s. 199; 
D.T. Adamo, A Silent Unheard Voice in the Old Testament: The Cushite Woman Whom 
Moses Married in Numbers 12:1–10, „In die Skriflig / In Luce Verbi”, 52/1 (2018), 
a2370, s. 2; M. Høyland Lavik, The Literary Motif of Cush in the Old Testament, „Old 
Testament Essays”, 34/2 (2021), s. 460–466; 

10	 H.G. Liddell – R. Scott, A Greek-English Lexicon, Oxford 1996, s. 37; D.T. Adamo, 
A silent unheard voice, s. 2; por. Levine B.A., Numbers 1–20. A New Translation with 
Introduction and Commentary (The Anchor Bible; 4), New York 1993, s. 328.

Tolerancja a tożsamość w świetle Lb 12,1–15



310

Józefa Flawiusza (II, 10, 243–253), Targum Pseudo-Jonatana do Lb 12,1 czy 
średniowieczny Sefer ha-Jaszar (72,36–48; 76,1–12)11.

Niektórzy komentatorzy utożsamiają Kusz ze wzmiankowanym tylko w Ha 3,7 
Kuszanem, identyfikowanym z Madianem lub regionem w jego bezpośrednim 
sąsiedztwie. W konsekwencji we wzmiance o Kuszytce w Lb 12,1 widzą odnie-
sienie do Sefory, madianickiej żony Mojżesza (Wj 2,21; 18,2.5). Tak uważał na 
przykład Raszi (XI w.), Ramban (XIII w.) czy Heinrich Schneider12. Bardziej 
prawdopodobne jest jednak to, że w Lb 12,1 mamy odniesienie do drugiej żony 
Mojżesza, którą pojął albo po śmierci Sefory, albo jeszcze za jej życia13.

W Lb 12,1 Miriam mówiła przeciwko Mojżeszowi, ponieważ Kuszytka była 
inna – najprawdopodobniej czarnoskóra, obca etnicznie i zapewne także religijnie. 
Była nie-Izraelitką. Małżeństwa mieszane stanowiły poważny problem społeczny 
i religijny w społeczności Judy okresu perskiego. Inaczej było we wcześniejszym 
kontekście społecznym, odzwierciedlonym w neutralnych wzmiankach o małżeń-
stwie Mojżesza z Seforą14. Miriam swoim protestem mogła wyrażać przekonanie, 
że nie jest właściwe, aby Kuszytka była żoną przywódcy Izraelitów15. Zasadne 

11	 Józef Flawiusz, Dawne dzieje Izraela, tł. Z. Kubiak – J. Radożycki, Warszawa 1997, 
s. 159–160; J.W. Etheridge (red. /tł.), Targum Jonathan on Numbers, w: Sefaria, https://
www.sefaria.org/Targum_Jonathan_on_Numbers.12.1?lang=bi&with=all&lang2=en 
(24.09.2025); Sefer Ha-Yashar, or, the Book of Jasher (1840), w: Wikisource, https://
en.wikisource.org/wiki/Sefer_Ha-yashar,_or,_the_Book_of_Jasher_(1840)/Chapter_72 
(24.09.2025); więcej zob. np. E.W. Davies, Numbers, s. 118; T. Römer, Mose in Äthio-
pien. Zur Herkunft der Num 12,1 zugrunde liegenden Tradition, w: Auf dem Weg zur 
Endgestalt von Genesis bis II Regum. Festschrift: Hans-Christoph Schmitt zum 65. 
Geburtstag (Beihefte zur Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft; 370), red. 
M. Beck – U. Schorn, Berlin–New York 2006, s. 205–215; K.S. Winslow, Mose’s 
Cushite Marriage: Torah, Artapanus, and Josephus, w: Mixed Marriages. Intermarriage 
and Group Identity (Library of Hebrew Bible /Old Testament Studies; 547), red. C. 
Frevel, London 2011, s. 281–302; J. Jeon, From the Reed Sea, s. 222; A. Kuśmirek, 
Konflikt Miriam i Aarona z Mojżeszem w Targumie Neofiti i w Targumie Pseudo-Jona-
tana, „Studia Gdańskie”, 50 (2022), s. 31.

12	 H. Schneider, Numeri (Echter Bibel. Das Alte Testament; 14), Würzburg 1952, s. 32–33. 
Podobnie np. E. Binns, The Book of Numbers with Introduction and Notes, London 
1927, s. 75–76; zob. Milgrom J., Numbers (The JPS Torah Commentary), Philadelphia 
1990, s. 93; E.W. Davies, Numbers, s. 118.

13	 E.W. Davies, Numbers, s. 118–119; T. Römer, Nombres 11-12 et la question d’une 
rédaction deutéronomique dans le Pentateuque, w: Deuteronomy and Deuteronomic 
Literature. Festschrift C.H.W. Brekelmans (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum 
Lovaniensium; 133), red. M. Vervenne – J. Lust, Leuven 1997, s. 494; R.B. Allen, 
Numbers, s. 199; D.T. Adamo, A Silent Unheard Voice, s. 2; por. np. J. Scharbert, Nu-
meri, s. 52; J. Lemański, Mojżesz, jakiego nie znamy? Kilka uwag na temat poszukiwań 
historycznego Mojżesza, „Studia Paradyskie” 32 (2022), s. 94–95.

14	 Por. J. Jeon, From the Reed Sea, s. 221.
15	 Tak np. A. Dillmann, Die Bücher Numeri, Deuteronomium und Josua (Kurzgefasstes 

exegetisches Handbuch zum Alten Testament), Leipzig 1886, s. 64.

Ks. Grzegorz Szamocki



311

jest jednak twierdzenie, że to właśnie Miriam – jako szanowana przywódczyni 
(Mi 6,4) – została uznana za odpowiednią osobę, by zamanifestować troskę spo-
łeczności o zachowanie tożsamości oraz obawy, że relacje z obcymi kobietami 
mogą być niebezpieczne16.

Za swoje słowa przeciwko Mojżeszowi Miriam została ukarana trądem „jak 
śnieg” (Lb 12,10aβ). Jej skóra stała się biała. Chciała doprowadzić do wyklucze-
nia „czarnoskórej” Kuszytki, a sama stała się biała od trądu i w konsekwencji 
została wyłączona ze społeczności. Doświadczyła więc tego samego, co zamierzała 
uczynić Kuszytce. Po uzdrowieniu za wstawiennictwem Mojżesza i Aarona została 
poddana siedmiodniowej kwarantannie, zgodnie z przepisami prawa kapłańskiego 
(Kpł 13,4-6).

Ciało trędowatej Miriam jest określone jako „ciało w pół zjedzone”. Uwzględ-
niając fakt, że Etiopczycy byli znani w starożytnym świecie ze swego piękna – co 
w okresie perskim poświadczył Herodot (2. poł. V w. przed Chr.), stwierdzając, 
iż są oni „najwyżsi i najpiękniejsi ze wszystkich ludzi” (Dzieje 3,17–21)17 – te 
mocne słowa o wyglądzie fizycznym Miriam, choć mają charakter metaforyczny, 
wymownie podkreślają upokorzenie jej kobiecej postaci18.

Według biblijnego opowiadania do mówienia Miriam przeciwko Mojżeszowi 
z powodu Kuszytki przyłączył się Aaron. Wspólnie zakwestionowali autorytet 
Mojżesza i wyjątkowy charakter jego relacji z Bogiem (Lb 12,1–2). Aaron potwier-
dził solidarność z Miriam również później, gdy przyznał się do wspólnego grzechu 
(Lb 12,11). Wina za cały incydent została jednak przypisana Miriam. To ona 
poniosła karę. Aaron natomiast wstawiał się za nią, prosząc Mojżesza o jej uzdro-
wienie. Być może autor oszczędził go z racji jego funkcji arcykapłańskiej19. Jego 
obecność w opisanym epizodzie jest istotna dla kapłańskiego rozpoznania trądu20. 
Władza kapłańska Aarona, także w kontekście sytuacji Miriam, musiała się jednak 
podporządkować autorytetowi Mojżesza, jego arcykapłańskie wstawiennictwo – 
podporządkować się wstawiennictwu Mojżeszowemu21.

Mojżesz, trzeci bohater opowiadania w Lb 12,1–15, jest najpierw adresatem 
sprzeciwu z powodu poślubienia Kuszytki, a następnie tym, którego wyjątkowa 

16	 Np. E.W. Davies, Numbers, s. 119; H. Seebass, Numeri, s. 62.
17	 Herodot, Dzieje, Warszawa 2004, s. 176.
18	 J. Jeon, From the Reed Sea, s. 223–224.
19	 K.D. Sakenfeld, Journeying with God. A Commentary on the Book of Numbers (Inter-

national Theological Commentary), Grand Rapids 1995, s. 83; por. R.S. Briggs, The-
ological Hermeneutics, s. 75; W. Chrostowski, Tora, czyli Pięcioksiąg Mojżesza, 
Kielce 2024, s. 797.

20	 T. Römer, Israel’s Sojourn, s. 440; J. Jeon, From the Reed Sea, s. 228. 
21	 Por. T. Römer, Nombres, s. 493; R. Achenbach, Die Vollendung der Tora. Studien zur 

Redaktionsgeschichte des Numeribuches im Kontext von Hexateuch und Pentateuch 
(Beihefte zur Zeitschrift für altorientalische und biblische Rechtsgeschichte; 3), Wies-
baden 2003, s. 489. 

Tolerancja a tożsamość w świetle Lb 12,1–15



312

relacja z Bogiem zostaje podważona (Lb 12,1–2). W kolejnych wersetach sam 
Bóg staje w jego obronie, przedstawiając go jako swojego sługę (ʿebed) (w. 7.8), 
człowieka najskromniejszego spośród wszystkich ludzi (ʿānāw mᵉʾōd mikkōl 
hāʾādām) (w. 3), wiernego (neʾᵉmān) (w. 7), który „ogląda podobieństwo JHWH” 
(tᵉmunat JHWH jabbı̂ṭ) (w. 8). Następnie Mojżesz jawi się także jako skuteczny 
orędownik u Boga, wypraszający uzdrowienie dla Miriam (Lb 12,11–14).

W całym tekście Lb 12,1–15 odnosi się wrażenie, że postać Mojżesza i jego 
autorytet w społeczności ludu Bożego zostały w narracji wykorzystane do ukaza-
nia określonych idei. Najpierw jego postępowanie (poślubienie Kuszytki) jest 
powodem buntu. Następnie zarzuca mu się roszczenie do wyjątkowości w relacji 
z Bogiem. W dalszej części JHWH sam potwierdza wyjątkowy charakter tej rela-
cji oraz autorytet Mojżesza, a jego rodzeństwo, które dotąd wspierało go w prze-
wodzeniu ludowi, doświadcza skuteczności jego wstawiennictwa u Boga i osta-
tecznie uznaje jego autorytet.

PRZYPORZĄDKOWANIE DIACHRONICZNE

Powszechna jest opinia biblistów, że Lb 12,1–15 nie pochodzi od jednego autora. 
Tekst prezentuje się raczej jako rezultat etapowego opracowania i procesu rozrostu. 
W tym literacko złożonym fragmencie dostrzega się zasadniczo dwa wątki: pierw-
szy – o sprzeciwie z powodu kuszyckiej żony Mojżesza (Lb 12,1.10–15) i drugi – 
o kwestionowaniu jego wyjątkowej relacji z Bogiem (Lb 12,2–9). Zapis pierwszego 
z nich uznaje się niemal zawsze za starszy i pierwotny. Martin Noth, na przykład, 
rozpoznał w nim narrację jahwistyczną (J), a w pozostałej części – jej późniejsze 
rozszerzenie22. Według innych badaczy starszą część perykopy należy przypisać 
Jahwiście, a młodszą Elohiście23.

Reinhard Achenbach stwierdził, że w Lb 12,1–15 można wyróżnić fragmen-
tarycznie zachowaną warstwę podstawową w wersji pozostałej po redakcji Hek-
sateuchu (RedHex), w której identyfikuje się profil treściowy otwartości na 
obcych – stąd odrzucenie stanowiska Miriam wobec małżeństwa Mojżesza 
z Kuszytką – oraz jej późniejsze literackie opracowanie związane z redakcją Pię-
cioksięgu (RedPent), które przeniosło temat opowiadanej historii z kwestii mał-
żeństw mieszanych na temat autorytetu Mojżesza jako pośrednika objawienia 
i jego pierwszeństwa w tym względzie przed przekazem prorockim i kapłańskim24.

22	 Noth M., Numbers. A Commentary (Old Testament Library), London 1968, s. 93–94; 
podobnie np. P.J. Budd, Numbers, s. 134; E.W. Davies, Numbers, s. 114–115; H. Seebass, 
Numeri, s. 63–67.

23	 J. Scharbert, Numeri, s. 51–52.
24	 Die Vollendung der Tora, s. 279–287.

Ks. Grzegorz Szamocki



313

Chronologiczne umiejscawianie opowiadania o buncie Miriam z powodu 
Kuszytki w okresie powygnaniowym ma mocne podstawy. Już Julius Wellhausen 
stwierdził, że „zastrzeżenie wobec cudzoziemskiej żony Mojżesza mogło się 
pojawić dopiero w bardzo późnym okresie”25. Małżeństwa mieszane były proble-
mem w okresie perskim. Niektórzy widzieli w nich niebezpieczeństwo splamienia 
się bałwochwalstwem, a tym samym zagrożenie dla tożsamości ludu Bożego 
podczas powygnaniowej odnowy. Głos wrogości wobec takich małżeństw w per-
skiej prowincji Jehud odzwierciedlają Pwt 7,2–3; Ezd 9–10 i Ne 13,23–3126. 
Uwzględniając ten stan rzeczy, Jaeyoung Jeon zidentyfikował wątek małżeństwa 
z Kuszytką jako późnopowygnaniowy, pokapłański (post-P), natomiast pozostałą 
część perykopy – jako serię dodatków redakcji starszych (ER [Elders Redaction]), 
która przesunęła temat z kwestii małżeństw mieszanych na zagadnienie duchowego 
autorytetu Mojżesza27.

We wszystkich wskazanych powyżej propozycjach dotyczących procesu for-
mowania się tekstu Lb 12,1–15 opowiedziano się mniej lub bardziej za modelem 
dwuwarstwowym lub dwuczęściowym. Ten model wyjaśnia wiele trudności 
literackich i zakłada, że pierwotna warstwa zapisu obejmowała wątek sprzeciwu 
Miriam wobec małżeństwa Mojżesza z Kuszytką. Na możliwość odwrotnego 
porządku chronologicznego zwrócił uwagę Thomas Römer. Jego zdaniem tekst 
Lb 12,1.10–15, broniący małżeństw mieszanych i zakładający przepisy kapłańskie, 
został dodany przez późniejszego redaktora do (deuteronomistycznego) tekstu 
Lb 12,2–9, obejmującego obronę uprzywilejowanego statusu Mojżesza28.

W próbie diachronicznego przyporządkowania tekstu Lb 12,1–15 ważne jest 
uwzględnienie relacji tej perykopy z poprzedzającym ją tekstem Lb 11,24–29. 
Zasadne jest identyfikowanie w passusie Lb 11,24–25 świadectwa koncepcji pro-
rokowania związanego z Mojżeszem i dokonującego się na mocy ducha Bożego 
otrzymanego przez pośrednictwo Mojżesza (Lb 11,24–25) oraz łączenie tego 
passusu z redakcją Pięcioksięgu (RedPent). Natomiast we fragmencie Lb 11,26–29 
zasadne jest identyfikowanie rezultatu nieco późniejszej rewizji uniwersalizującej 
(RewU), promującej ideę demokratyzacji proroctwa i uniwersalizmu ducha pro-
rockiego otrzymywanego nawet bez pośrednictwa Mojżesza29.

25	 Die Composition des Hexateuchs und der historischen Bücher des Alten Testaments, 
Berlin 1889, s. 99, przypis 91.

26	 Por. T. Römer, Nombres, s. 493; J. Jeon, From the Reed Sea, s. 220.
27	 From the Reed Sea, s. 224–228.
28	 Nombres, s. 495–496; Israel’s Sojourn, s. 440.
29	 Tak G. Szamocki, The Universalism of the Spirit of Prophecy in Numbers 11:26–29, 

„Bogoslovni vestnik /Theological Quarterly”, 81/3 (2021), s. 629–640. Więcej na temat 
hipotezy rewizji uniwersalizującej, jej koncepcji, zasadniczych cech, uwarunkowań 
oraz interpretacji tekstów, w których można ją identyfikować zob. np. G. Szamocki, 
Inkluzywizm i uniwersalizm.

Tolerancja a tożsamość w świetle Lb 12,1–15



314

W oparciu o analizę tekstu Lb 12 oraz w kontekście powyższych spostrzeżeń 
i tez dotyczących Lb 11,24-29 jako zasadne jawi się wnioskowanie, że w peryko-
pie Lb 12,1–15 pierwotne opowiadanie dotyczyło trudności Miriam i Aarona 
w zaakceptowaniu wyjątkowego statusu Mojżesza w jego relacji z Bogiem oraz 
jego specyficznej roli prorockiej i przywódczej. Opowiadanie to obejmowałoby 
tekst Lb 12,1aα.2–10aα, a jego powstanie można przypisać działalności literacko-
-teologicznej redaktorów Pięcioksięgu (RedPent), którzy łączyli idee i koncepcje 
deuteronomistyczne i kapłańskie. We fragmencie Lb 11,24-25, identyfikowanym 
jako świadectwo formowania się Księgi Liczb na tym samym etapie, podkreślona 
została wyjątkowa rola Mojżesza jako pośrednika Bożego słowa oraz jako funda-
mentu i gwaranta przekazu tego słowa przez innych, dzięki ich udziałowi w pro-
rockim duchu Mojżesza30.

W Lb 12,1aα.2–10aα Miriam i Aaron zakwestionowali wyjątkowość Mojżesza 
w zakresie pośrednictwa Bożego słowa. Bóg jednak tę wyjątkowość potwierdził, 
a przeciwko tym, którzy ją podawali w wątpliwość, rozpalił się Jego gniew 
(Lb 12,9). W tym pierwotnym opowiadaniu Lb 12 promowana byłaby zatem linia 
postrzegania statusu Mojżesza, jaką wcześniej poświadcza tekst Lb 11,24–25. 
O ile w Lb 11,28 Jozue występuje jako rzecznik takiego stanowiska, o tyle 
w Lb 12,1–2 Miriam i Aaron je kwestionują. Według autora/redaktora opowiada-
nia ich pretensje i roszczenia w tym zakresie nie odpowiadają jednak Bożemu 
ustanowieniu i zamysłowi. Bóg stoi za autorytetem Mojżesza i go broni.

Część perykopy traktującą o buncie Miriam i Aarona przeciwko Mojżeszowi 
z powodu poślubienia Kuszytki – dokładnie tekst Lb 12,1aβ.10aβ-15 – można 
natomiast uznać za uzupełnienie będące owocem rewizji uniwersalizującej 
(RewU). Byłby to dodatek, w którym kontestowanie autorytetu Mojżesza przez 
Miriam i Aarona zostałoby rozszerzone o zarzut dotyczący małżeństwa z nie-
-Izraelitką. Także w tym wątku pojawia się Boża reakcja. Tym razem jest nią 
jednak nie tyle gniew, ile kara nałożona na inicjatorkę sprzeciwu w postaci trądu 
i czasowego wykluczenia ze społeczności Izraela. Autorzy tego uzupełnienia 
podjęli zatem motyw buntu wobec Mojżesza i wykorzystali go do przekazu nowych 
treści, które musiały być dla nich ważne. W obu warstwach narracji Lb 12 kluczowy 
jest autorytet Mojżesza, za którym stoi Bóg, przy czym w każdej z nich autorytet 
ten posłużył argumentacji odmiennego przesłania.

Jeżeli redakcję Pięcioksięgu należałoby datować na drugą połowę V w. przed 
Chr., to rewizję uniwersalizującą można łączyć z wiekiem IV przed Chr. Prace 
literacko-teologiczne z nią związane byłyby niczym innym jak odzwierciedleniem 
jednego z głównych głosów w powygnaniowej debacie, toczonej w społeczności 
Judy, nad tożsamością Izraela jako ludu Bożego.

30	 G. Szamocki, The Universalism of the Spirit, s. 637–638.

Ks. Grzegorz Szamocki



315

W pierwszym opowiadaniu słyszalny byłby głos krytyki wobec środowisk 
i nurtów przyjmujących ideę demokratyzacji proroctwa oraz udziału we władzy 
przywódczej „obok Mojżesza” i bez jego pośrednictwa. Redaktorzy tego pierwot-
nego opowiadania przekonują jednak, że chociaż Bóg może udzielić innym osobom 
ducha prorockiego (por. Lb 11,24–25), to z Mojżeszem pozostaje w relacji wyjąt-
kowej. W tej warstwie redakcyjnej perykopy przebija deuteronomistyczna myśl 
o nieporównywalności Mojżesza jako proroka, przywódcy i pośrednika słowa 
Bożego (por. Pwt 5,5.27; 34,10). W części identyfikowanej jako owoc rewizji 
uniwersalizującej do głosu doszło stanowisko liberalne w kwestii małżeństw 
mieszanych, pozostające w opozycji – lub przynajmniej ideologicznej konfronta-
cji – wobec nurtu społeczno-religijnego, który w bliskich relacjach z obcymi 
dostrzegał zagrożenie dla izraelskiej tożsamości.

TOŻSAMOŚĆ I TOLERANCJA

Przeprowadzone analizy sugerują umiejscowienie powstania i opracowania 
perykopy Lb 12,1–15 w późnym okresie perskim, który zwłaszcza w środowisku 
jerozolimskim był czasem kontynuacji odnowy społeczności uznającej się za 
członków ludu Bożego, Izraela. Pytania o to, kto jest Izraelitą, a kto nim nie jest, 
oraz co czyni Izraelitą, a co wyklucza z Izraela, były w istocie pytaniami o tożsa-
mość ludu Bożego. Takie pytania stawiali zarówno rzecznicy silnej ortodoksji 
judaistycznej, kładący nacisk na czystość etniczną i skrupulatną wierność Torze 
oraz Mojżeszowi jako jej pośrednikowi (Pwt 33,4), cieszącemu się najwyższym 
autorytetem proroka i lidera, jak i przedstawiciele grup oraz nurtów, które również 
respektowały Torę i autorytet Mojżesza, ale przy tym przyjmowały także uniwer-
salizm ducha prorockiego i optowały za warunkowaną otwartością na obcych – za 
pozwoleniem im na zamieszkiwanie pośród Izraela oraz za dopuszczeniem ich do 
udziału w dobrach obiecanych ludowi Bożemu, z możliwością wchodzenia w bli-
skie relacje z Izraelitami, także te sankcjonowane małżeństwem.

Dwa połączone ze sobą opowiadania w Lb 12,1–15 odzwierciedlają troskę 
o izraelską tożsamość. W każdym z nich mamy jednak do czynienia także z kwe-
stią tolerancji, albo – ujmując to nieco inaczej – z kwestią tolerancji w kontekście 
tożsamości. W pierwotnym opowiadaniu (Lb 12,1aα.2–10aα) chodzi o tolerancję 
rozumianą jako zdolność do akceptacji określonej opinii, której treścią jest niepo-
równywalny status i autorytet Mojżesza. Pytania Miriam i Aarona poświadczają 
w istocie ich nietolerancję, wyrażoną w słownym akcie sprzeciwu wobec uzna-
wanej struktury autorytetu, który aktywnie kwestionują, podważając jego uzasad-
nienie (Lb 12,2a: „Czyż JHWH rozmawiał tylko z Mojżeszem? Czy nie rozmawiał 
także z nami?”). Ingerencja Boga i Jego gniew wobec Miriam i Aarona są reakcją 
na ich nietolerancję. Boże uzasadnienie autorytetu Mojżesza, wraz ze wskazaniem 

Tolerancja a tożsamość w świetle Lb 12,1–15



316

przemawiających za nim najważniejszych argumentów – cech Mojżesza i specy-
fiki jego relacji z Bogiem – wyznacza miarę tolerancji, jaką Miriam i Aaron mieli 
przyjąć, jakkolwiek im także jest przypisany status prorocki (Wj 7,1–2; 15,20) 
łączony z komunikacją z Bogiem w wizjach i w snach (Lb 12,6) oraz udział 
w przewodzeniu Izraelowi (np. Mi 6,4).

Skrybowie odpowiedzialni za rewizję uniwersalizującą podjęli wątek kwestio-
nowania autorytetu Mojżesza wraz z Bożą krytyką nietolerancji Miriam i Aarona 
z opowiadania opracowanego w redakcji Pięcioksięgu (RedPent). Przyjmując 
argumentację z zastanego tekstu, uzupełnili go o inny aspekt buntu Miriam 
i Aarona, mianowicie o krytykowanie Mojżesza za poślubienie Kuszytki. Ich 
nietolerancja wobec związku Mojżesza z tą kobietą, czyli wobec związku prze-
kraczającego granice etniczne Izraela, została surowo ukarana przez Boga. Auto-
rzy rewizji, podzielając z autorami pierwotnego opowiadania uznanie dla Mojże-
sza i akceptację jego autorytetu, wyrazili swój punkt widzenia w kwestii 
newralgicznego problemu małżeństw mieszanych. Ich pogląd w tym względzie 
był raczej „liberalny”, a dokładniej: „liberalny warunkowany”. Małżeństwa mie-
szane były przez nich akceptowane, o ile nie prowadziły do rozmycia tożsamości. 
Niepodważalny autorytet Mojżesza został przez nich wykorzystany jako wiary-
godne kryterium i fundament ich stanowiska, które zakładało między innymi 
otwartość na obcych, warunkowaną troską o izraelską tożsamość i jej nienaruszal-
ność. Ich argumentację można streścić następująco: skoro Mojżesz, którego 
autorytet jest niekwestionowalny, wziął za żonę nie-Izraelitkę, to także Judejczycy 
okresu perskiego mogą żyć w małżeństwach mieszanych. Wyrażone przez autorów 
rewizji promowanie tolerancji wobec takich małżeństw było rezultatem historycz-
nej debaty podejmowanej z potrzeby czasu. Odzwierciedla ono konfrontację 
z nowymi wyzwaniami oraz aktualizację znanych już treści w odniesieniu do 
nowej sytuacji, nowych zjawisk społecznych i problemów. 

Zrekonstruowana historia formowania się tekstu Lb 12,1–5 potwierdza zmiany 
w społeczno-teologicznej interpretacji przeszłości. Miarą i normą dla tej interpre-
tacji – a więc także dla postrzegania i rozumienia obecnych w tekście biblijnym 
przejawów nietolerancji i tolerancji – pozostaje zawsze Boże prawo i Boże dzia-
łanie doświadczane przez człowieka, zwłaszcza przez członków Bożego ludu.

PODSUMOWANIE

Analiza literacka i badania historyczno-krytyczne tekstu Lb 12,1–15 pozwalają 
na identyfikację w nim dwóch powiązanych ze sobą opowiadań o buncie Miriam 
i Aarona przeciwko Mojżeszowi. Jedno z nich (Lb 12,1aα.2–10aα) poświadcza 
nietolerancję buntowników wobec opinii o wyjątkowym statusie i autorytecie 
Mojżesza, drugie (Lb 12,1aβ.10aβ-15) ich nietolerancję wobec związku Mojżesza 
z Kuszytką, kobietą spoza Izraela.

Ks. Grzegorz Szamocki



317

Z racji treściowych i poświadczonego profilu społeczno-teologicznego opo-
wiadanie o kwestionowaniu nieporównywalnego statusu Mojżesza można łączyć 
z redakcją Pięcioksięgu (RedPent), zaś opowiadanie o krytyce Mojżesza z powodu 
poślubienia Kuszytki należałoby przypisać nieco późniejszej rewizji uniwersali-
zujacej (RewU). Obydwa etapy opracowania tekstu perykopy miałyby miejsce 
w późnym okresie perskim, a ich ważnym elementem motywacyjnym byłaby 
troska o tożsamość Izraela jako ludu Bożego.

Dwa opowiadania o buncie przeciw Mojżeszowi są świadectwem wielkiej 
estymy dla Mojżesza w dwóch obozach powygnaniowej debaty nad kształtem 
i tożsamością społeczności Izraela. Mojżesz stanowił wspólny punkt odniesienia 
i argumentacji dla ich postaw nietolerancji i tolerancji.

Przyjęcie tezy o dwóch następujących po sobie opracowaniach perykopy 
w Lb 12 pozwala lepiej uchwycić dynamikę procesu formowania się tekstów 
biblijnych. Ta dynamika obejmowała również złożoną kwestię uwarunkowanej 
historycznie, społecznie i teologicznie tolerancji. W świetle perykopy Lb 12,1–15 
kryterium tolerancji jest Boża decyzja. Normę i miarę tolerancji określa zatem 
ostatecznie Boże prawo i Boże działanie.

Bibliografia

Achenbach R., Die Vollendung der Tora. Studien zur Redaktionsgeschichte des 
Numeribuches im Kontext von Hexateuch und Pentateuch (Beihefte zur Zeitschrift 
für altorientalische und biblische Rechtsgeschichte; 3), Wiesbaden 2003.

Adamo D.T., A Silent Unheard Voice in the Old Testament: The Cushite Woman 
Whom Moses Married in Numbers 12:1–1, „In die Skriflig / In Luce Verbi”, 52/1 
(2018), a2370, s. 1–8.

Allen, R.B., Numbers, w: Numbers-Ruth (The Expositor’s Bible Commentary 
Revised Edition; 2), red. T. Longman IIII – D.E. Garland, Grand Rapids 2012, 
s. 23–455.

Binns, E., The Book of Numbers with Introduction and Notes, London 1927.
Briggs R.S., Theological Hermeneutics and the Book of Numbers as Christian 

Scripture (Reading the Scriptures), Notre Dame 2018.
Budd P.J., Numbers (Word Biblical Commentary; 5). Nashville 1984.
Chrostowski W., Tora, czyli Pięcioksiąg Mojżesza, Kielce 2024.
Davies E.W., Numbers (New Century Bible Commentary), Grand Rapids 1995.
Dillmann A., Die Bücher Numeri, Deuteronomium und Josua (Kurzgefasstes 

exegetisches Handbuch zum Alten Testament), Leipzig 1886.
Etheridge J.W. (red. /tł.), Targum Jonathan on Numbers, w: Sefaria, https://

www.sefaria.org/Targum_Jonathan_on_Numbers.12.1?lang=bi&with=all&lan-
g2=en (24.09.2025).

Herodot, Dzieje, Warszawa 2004.

Tolerancja a tożsamość w świetle Lb 12,1–15



318

Høyland Lavik M., The Literary Motif of Cush in the Old Testament, „Old 
Testament Essays”, 34/2 (2021), s. 460–473.

Jeon J., From the Reed Sea to Kadesh. A Redactional and Socio-Historical 
Study of the Pentateuchal Wilderness Narrative (Forschungen zum Alten Testa-
ment; 159), Tübingen 2022.

Joüon P. – Muraoka T., A Grammar of Biblical Hebrew (Subsidia Biblica; 
14/1-14/2), Roma 1996.

Józef Flawiusz, Dawne dzieje Izraela, tł. Z. Kubiak – J. Radożycki, Warszawa 
1997.

Kessler R., Micha (Herders Theologischer Kommentar zum Alten Testament), 
Freiburg 2000.

Kuśmirek A., Konflikt Miriam i Aarona z Mojżeszem w Targumie Neofiti i w Tar-
gumie Pseudo-Jonatana, „Studia Gdańskie”, 50 (2022), s. 27–41.

Lemański J., Mojżesz, jakiego nie znamy? Kilka uwag na temat poszukiwań 
historycznego Mojżesza, „Studia Paradyskie” 32 (2022), s. 87–119.

Levine B.A., Numbers 1–20. A New Translation with Introduction and Com-
mentary (The Anchor Bible; 4), New York 1993.

Liddell H.G. – Scott R., A Greek-English Lexicon, Oxford 1996.
Milgrom J., Numbers (The JPS Torah Commentary), Philadelphia 1990.
Moor J.C.D., Micah (Historical Commentary on the Old Testament), Leuven 

2020.
Noth M., Numbers. A Commentary (Old Testament Library), London 1968.
Römer T., Nombres 11–12 et la question d’une rédaction deutéronomique dans 

le Pentateuque, w: Deuteronomy and Deuteronomic Literature. Festschrift 
C.H.W. Brekelmans (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium; 
133), red. M. Vervenne – J. Lust, Leuven 1997, s. 481–498.

Römer T., Mose in Äthiopien. Zur Herkunft der Num 12,1 zugrunde liegenden 
Tradition, w: Auf dem Weg zur Endgestalt von Genesis bis II Regum. Festschrift: 
Hans-Christoph Schmitt zum 65. Geburtstag (Beihefte zur Zeitschrift für die alt-
testamentliche Wissenschaft; 370), red. M. Beck – U. Schorn, Berlin–New York 
2006, s. 203–215.

Römer T., Israel’s Sojourn in the Wilderness and the Construction of the Book 
of Numbers, w: Reflection and Refraction. Studies in Biblical Historiography in 
Honour of A. Graeme Auld (Supplements to Vetus Testamentum; 113), red. 
R. Rezetko – T.H. Lim – W.B. Aucker, Leiden–Boston 2007, s. 419–445.

Sakenfeld K.D., Journeying with God. A Commentary on the Book of Numbers 
(International Theological Commentary), Grand Rapids 1995.

Scharbert J., Numeri (Neue Echter Bibel. Altes Testament; 27), Würzburg 1992.
Schneider H., Numeri (Echter Bibel. Das Alte Testament; 14), Würzburg 1952.
Seebass H., Numeri. 2. Teilband: Numeri 10,11–22,1 (Biblischer Kommentar. 

Altes Testament; IV/2), Neukirchen-Vluyn 2003.

Ks. Grzegorz Szamocki



319

Sefer Ha-Yashar, or, the Book of Jasher (1840), w: Wikisource, https://en.wiki-
source.org/wiki/Sefer_Ha-yashar,_or,_the_Book_of_Jasher_(1840)/Chapter_72 
(24.09.2025).

Stanek T., Księga Liczb (Nowy Komentarz Biblijny. Stary Testament; 4), Czę-
stochowa 2024.

Szamocki G., Inkluzywizm i uniwersalizm w biblijnej historii początków Izra-
ela. Studium literacko-historyczne i teologiczne, Pelplin 2024.

Szamocki G., The Universalism of the Spirit of Prophecy in Numbers 11:26–29, 
„Bogoslovni vestnik /Theological Quarterly”, 81/3 (2021), s. 629–640

Wellhausen J., Die Composition des Hexateuchs und der historischen Bücher 
des Alten Testaments, Berlin 1889.

Winslow K.S., Mose’s Cushite Marriage: Torah, Artapanus, and Josephus, 
w: Mixed Marriages. Intermarriage and Group Identity (Library of Hebrew 
Bible /Old Testament Studies; 547), red. C. Frevel, London 2011, s. 281–302.

Zapff B.M., Micha (Internationaler Exegetischer Kommentar zum Alten Testa-
ment), Stuttgart 2020.

Tolerancja a tożsamość w świetle Lb 12,1–15


